

大势法师讲述三



释大势

无上菩提即是梵语「阿耨多罗三藐三菩提」 的简译,是菩萨的目 标

诸

佛所得,是一

切众生本来具足的清净

心性

0

唯有得无上菩提的 苦。声闻 凡 夫众生一念无明迷失本性,认己为物、分别人我,为欲造业轮 法 如药,声闻圣者如医师,能治众生心病,但不能治一切众生病 如来 ,具足一切佛法妙药 ,成大医王,得一 切种 :智时 回受

方能究竟医治十方三世一切众生,无量种种别异身心大病 故 无 上菩提」是相续「离苦得乐的妙法」,更广、大、深的菩提妙宝

菩萨发菩提 大心甚为难得 ,久行菩萨道成就佛果,更是殊 胜 !

菩萨 虽有三大类:信增上、悲增上、智增上,但成佛时,则是佛佛 道同

无有别异。

以摩诃般若波罗蜜经为主,辅 以大智度论、六度集经、

住毗婆沙 本书 论、法华经、净土经论,其他经论等等编述,系统次第为:

4 菩萨 应 知 败坏退转因缘而守护之,成为不退转阿鞞 跋 致 (不退转)。

菩萨般若十地、发趣大乘、具足十地、乘于大乘、入法云地。

3

2

为

得无

上菩提故大誓庄严,行六波罗蜜

1

以

七种

因缘故发无上菩提心

0

+

6 5 菩萨 菩萨应常随大慈悲佛父学,供养 应知菩提本性是何 相貌 , 则 如来,忆念本愿,大悲有情。 不迷己为物 , 为 物 所 转

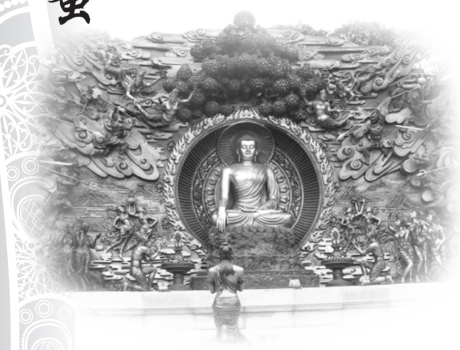
愿 切有情因读本书,乐求无上菩提殊妙功德,亲近诸佛,发菩提心,

行菩萨道,净佛国土,成就众生,得无上菩提

!

二〇一 三年六月 序于南投妙有菩提园





## **羼提波罗蜜**

菩萨摩诃 萨 以不住法住般若波罗蜜中 应具足羼提波罗蜜,心不动故

菩萨摩诃萨 应萨婆若心,自具足忍辱 教他行忍辱,以无所得故

菩萨行者在行大誓庄严的六波罗蜜中,第三个是羼提波罗蜜 羼提就是忍辱 般若十地与声闻法、菩萨法的关系

菩萨若遇恶口骂詈或刀杖相加,思惟知罪、福业因缘,诸法内外毕竟空,无我、无我所 以三法印、印诸法故 ,虽有力能报复,但不生恶心,不起恶口业,此心所、名为忍

得是忍法故,忍智牢固。

忍辱波罗蜜在菩萨行者,是极为重要的

声闻有忍辱,菩萨的忍更细腻,

菩萨以不住法住般若波罗蜜中,应具足羼提波罗蜜,心不动故

心不动,有二种:

所以结果是不一样的

首先是众生忍,对恭敬供养和瞋恼众生能忍

一是对恭敬供养的众生,忍而不贪爱,心不动,

其次是法忍,法忍的心不动是什么:

二是对瞋恚骂辱的

众生

,

忍而不瞋恚

心不动

一是能忍而不生起瞋恚、贪欲、憍慢、怀疑、邪见的、

二是能忍外在环境的苦,譬如寒热、饥渴。

菩萨行菩萨道,要能忍,

是很微

细

的

声闻也有忍,但与菩萨法的忍不同在哪里?

.闻的忍是因出离心,欲求脱离五蕴有为的无常苦

吉

在此出发点,当他遭逢任何事情 ,都要忍, 但心是要断 烦恼 得涅槃解脱

菩萨的忍是面对众生、加诸于他的棍杖刀棒 , 都以大悲心而忍下来

对这些众生,起大慈悲心,愿成佛时 ,能救度这些众生,这是菩萨忍

所以声 ,闻忍与菩萨忍的出发点,一个是因大悲心菩提愿,一个是因出离心解脱生死

登山时,要忍辱在整个

忍辱在整个菩萨道的功德,以登山譬喻形容

样

登山时,要具有什么条件?

第一 第二是要认清登山的路线和环境安危险处,才不会迷路 是内在身体健康 、体力要好 ,外在是粮食要准备充足、后勤补给要够 ,以及气候等等知识

从此了解就知 除此路径 , ,有无替代路径?这是属于知识智慧的部分 登山也要福慧圆满具足,才能登山

同理,菩萨行者也是一样,行菩萨道,必须福慧具足

福德令菩萨行的安隐 福慧具足的菩萨行者 是安隐、自在 智慧令菩萨自在行 ` 快乐的 、无烦恼,不与众生对立,又能摄化众生 , 称为福慧圆满 , 福慧具足

在忍辱波罗蜜里,

什么是福德?生忍,对众生的忍是福德。

什么是智慧?法忍 内心烦恼的忍,外在环境变化的忍,能生起无量无边的智慧

生忍所起的福德 ,就如双足一般,在菩萨道上有力可以久行

法忍所起的 習慧 , 就如 双眼 能认清实相 能调 伏 烦 恼

相较于· 菩萨的 生忍 声 闻的忍 法忍都具足时 ,更知菩萨的忍, , 福慧具足 超越众生所 , 就 可 能理 得无生法忍 解 , 殊 胜超

过 呵

声闻的忍辱:(1)舍利弗被谤的师子吼

例:舍利弗尊者的忍辱功夫很好 ,不是我们凡夫能理

解

0

有一比丘毁谤舍利弗尊者说: 这位比丘就 舍利弗看不起我 去向 佛陀告状 ,现在要离开精舍

,

去它处游行

, 他看

|不起我

轻慢我

佛陀当然知道舍利弗不会轻慢他人

但佛陀 佛陀就遣人请舍利弗来,让他 要阿难去通告所有在精舍的比 和毁谤比丘 丘们 1 见 面 都来听舍利弗尊者师子吼 , 并告知此比丘所言

,

尊者已知佛意 ,所以就向 此比 丘和大众说

我舍利弗时时系念身念处,修无量善法

水流 过清净的 地方 也流过肮脏不净的 地 方 没有 分别

我的 心 就 像水 样 平等看待善人恶人 没有 分别

我的心 火燃烧清洁的纸 就像火一 样 也烧垃圾肮脏: ,平等看待善人恶人 的东西 (,没有: 没有 分别 分别

大地让佛走过,也让恶人走过,没有分别

我的心

,就像大地一

样

,平等看待善人恶人,没有分别

风

. 吹过肮脏的 就像风 地方 样 ,平等看待善人恶人 ,也吹过清净的地方 , 没有分别 没有分别

我的心

我的心 帚 扫过清洁的 ,就像扫 帚 ]佛殿 样 , , 平等对待善人恶人,没有分别 也扫过污秽的垃圾场, 没有分别

抹 布 抹过佛桌 ,也抹过肮脏的地方,没有分别

我的心

,就像抹布一

样

,

平等对待善人恶人,没有分别

没有角的截角牛是温驯的,不会与人争斗

我的心 如截角牛一样的温驯、善良、柔和 ,不会轻慢、 瞋恚、斗争他人

失去双手的刽子手,不能杀人,只有温驯,

我的心,就如失去双手的刽子手 ; 温 驯的 对待 切众生, 谦卑恭敬, 忍辱

我修身念处,常观自身九孔流出不净,眼耳鼻口大小便处,以及全身毛孔,都流出

不净物

此身就像装满臭粪的瓶子,外表图案画的很美,瓶身缝细却随时流出内装的粪便

随时想要舍弃此身,都来不及了,怎么会去轻慢别人

我修身念处后,了知身上就像挂着三种臭秽尸体,死人尸体、死狗尸体、死蛇尸体

当舍利弗尊者说出他的心,时时系念正法、清净 想要去除舍弃都来不及,怎么还会去轻慢别人, 看不起别人。 、平等、无分别、不轻慢别人时

这位比丘一听,立即知错,心生惭愧,向佛陀忏悔。

并没有指责对方,只是说出自身的修行是这样

佛陀说:你不须向我忏悔,应向舍利弗忏悔。

这位比丘就向舍利弗尊者忏悔,请求尊者接受。

佛陀说:舍利弗,你要接受他的忏悔,你若没有接受,他的头会破成七块,没有人

能毁谤舍利弗 ,仍然保持完整之身

舍利弗尊者很慈悲 就接受他的忏悔

这是声闻阿罗汉的忍辱,很了不起

菩萨在此时,会发愿:我行忍辱,也希望对方能行忍辱,一

菩萨的忍,是应萨婆若心,自具足忍辱,也教他行忍辱,以无所得故

得佛智

得萨婆若,得

切佛法

,入诸法实相

,得无所得

出生死苦海

切众生都能行忍辱

,以后能

声闻的忍辱:(2) **鸯**崛魔罗被人丢掷石块

例 :

当他要杀母时 ,佛陀现身度他,走在前面 转移他的注意力

鸯崛魔罗在出家前,杀了九百九十九人,并且还起念要杀母

,凑足一千人,

鸯崛魔罗虽是全国第 一勇士, 但追不上佛陀 , \_\_\_ 急 , 就 対佛 喊着

给我站住 · 停下

佛陀说:我已经停下,而是你没有停下

利根的鸯崛魔罗一听,立即知道,话中有话 就请问佛陀:

世尊,此言何意?

佛陀说 我的瞋 心已停 ,已无瞋心 是你的 瞋 心炽盛

忏悔,并求佛度他出家学道。

鸯崛

魔

罗一

听就知,这是我真正的师父,

所以立即放下杀刀

, 跪

地求佛

接受他的

不远之处,波斯匿王不知鸯崛魔罗已出家,此 佛陀的慈悲,接受这位杀人魔出家,鸯崛魔罗精进修行,证得阿 时带兵要去逮捕鸯崛魔罗 罗汉 ,路过见佛 就坐在 菌佛

向佛禀报:要去逮捕鸯崛魔罗。

佛陀说:如果你现在见到他已经出家,会怎么办?

我会恭敬礼拜,因为他已出家,是僧宝。

王说:

佛陀就以手指鸯崛魔罗,告知王说:他在那里。

波斯匿王见到 鸯 崛 魔罗 , 吓 跳 , 因为鸯崛魔罗之力能抵得上全军

是全舍卫国最神勇的,

当波斯匿王 看到杀人王的鸯崛魔罗都被佛陀 所度化 就说

,即使如此大恶人都能度化

佛陀大悲、有大神力

于是波斯匿王就很欢喜的顶礼佛陀 也向 ]鸯崛魔罗比 丘 顶 礼

致全身受伤 后 来鸯崛魔罗入城托钵,众人认出这位比丘是出家前的杀人王 血流 满面 , 皮开肉绽 当他回来见佛时 ,都拿石块丢他

, 以

佛陀问:你有没有还手。

鸯崛魔罗说:没有。

佛陀说 你做的 如果不忍 对 ,在未来世 , 应 该忍,为什么? ,会在地狱里受无量的苦,你杀九百九十九人

母亲和世尊起杀心,罪过无边,今日你因修解脱法,证得阿罗汉后 所修

并对

忍辱,令一切罪业都因此受报而得灭尽。

若是菩萨的忍,就更殊胜 众人丢石,以致全身伤烂的忍辱功夫是多么不易 了,会对这些众生起大悲心 , 这是声 闻的忍

希望成佛时 ,以戒定慧的大悲法水 ,众生都能因我而得度 ,涤净他们的贪瞋 ,我的忍,能令他们消除瞋怒 痴 烦 恼

菩萨更会在此因缘,发大悲心,要成佛道,救度他们。成佛时,以戒定慧的大悲法水,涤净他们的贪瞋痴烦恼

(三) 世尊的忍辱:避免见提婆达多

(1)不与恶知识见面 ` 共处、言论 , 以免无信 戒 闻 施 慧

(2)应与善知识见面 ` 共处、言论 , 以增长信 戒 闻 施 慧

例 : 有一次和阿难尊者在路上托钵 , 30 难 看 到巷子前方

世尊在过去生,行菩萨道

,有无量的忍辱行

, 成 佛

时 ,

仍教弟子们要忍辱

处心积虑害佛的提婆达多也来托钵

于是佛陀就向阿难说:我们换个地方托 钵

佛陀说 阿难说 :不要和恶知识见面,若与恶知识聚会,后果是对三宝失去信心,生起邪知 世尊,您是天上天下最尊贵的佛陀 ,为什么见到提婆达多, 要避开?

邪见,不闻正法,犯戒 **%**,悭吝 ,贪求名闻利养

所以要与善知识共聚,才能增长信、戒 施 慧

闻

`

阿难 闻法,说:世尊,您有大神力 , 可以将提婆达多移到他方世界去

他 直在害您

佛陀说: 我虽有神通力,能移走他,但不必如来移走他,以后他的业力在因缘成熟

时 会将他移到他方世界去

佛陀告诫 阿难尊者之意 , 是遇到境界 , 都要想到因果法则 行忍辱

慈悲

阿含经的六力品说:

佛陀的力量来自于大慈大悲

小儿以啼哭为力

借由

啼哭

引人爱惜

女人以瞋恚为力 心生瞋恚 **瞋慢言语** 

国王以傲慢为力 傲慢心生 , 专断独行

沙门以忍辱为力

,出家人不倚仗外力,

只有内心持忍,

遭逢各种境界都忍

阿罗汉以专精为力,专精一心修四念处,七觉支,行八正道 , 得涅槃

如来以大慈悲为力,佛心是大慈悲,以大慈悲为力,发菩提心,

行菩萨道

入诸法实相 ,得一切种智

沙门以忍辱为力,有四法:

是于瞋不报,别人对我恶脸色、 恶眼神,都能忍,当然不以恶眼神、 恶脸色响应 , 不

四

忍辱:不忍的过患,非常严重

理会对方的 臚

是于骂默然 , 别人恶言辱骂 , 我不还口 , 默然不应 , 于 骂 |默然

三是杖捶能受,别人以棍杖或手打

受,当然也不起瞋,不还口,沙门只有忍力,没有其他力量,不靠 朋友

,施加恶行,都能忍受不还手,你打是造业

我能忍

不靠刀杖,不靠嘴巴,不靠告状,不靠有人为我撑腰、打抱不平,不必

诉诸法律 ,就只有忍耐 ,沙门以忍为力, 杖棰能受

四是害者忍之,对方若用各种方式加害 , 都能忍

这是出家人基本的四种情况的忍, 何况是菩萨法

所以沙门若能受持四法,于瞋不报,于骂默然,杖捶能受,害者忍之

见和 就能如法修行,和合共修,守六和敬,身行慈、口行慈、意行慈、利和 |同解 ,精进修行,以佛法、持戒调伏烦恼 、习性,修慈悲喜舍、修禅定 同均 戒 四无量心 和同修

修慧 ` 观五蕴真 实相 ,破除自我、断除烦恼 , 得涅槃

例 : 曾经有一位修得神通 的 仙人, 日日 进宫接受供养

国王和 王后 很高兴仙 人日日应 供 , 令国家得 福

和 后 对仙人的恭敬 , 是五体投地的接 足礼

接足礼,是仙人飞空而来 ,落地时 , 王和后 以双手摸其足,

脸 贴

有一天国王有事外出 ,王后留在宫中 代表国王行接足礼

仙人从森林 后装扮甚美 , 以神通i 飞来,当他飞到王宫的上空时

,没见到国王,只看到

王后

王

此时 后 照规矩 仙 人的心,因眼根见王后而起欲心,欲心一 ,行头面接足礼 ·, \_\_\_ 接触后,仙人立即失去禅定 起,禅定力退了 , 心乱失神通 ,当他降落时 , 此 刻 王

知应 供后 ,不能飞回去了 所以就向王后说

全国人民一

直想要见我,所以我今天不以神通

回去,

而是乘车

绕城

回去

王后当然很高兴,能让所有人民瞻仰礼拜 , 太好了

为眼见王后的美貌身形、足触王后手脸、耳闻王后娇声,心里不能平静,贪欲盖生 当王后供养后 /; 仙 人离开时,就乘车出城 ,回森林去,一 回到森林 ,心不平静 因

就很生气,也忘了失神通、失禅定的因缘是因接触王后之故 但 耙 入初禅是以声音为刺 修禅定的人,失去禅定是很痛苦的 茵 听 增长掉悔盖 藰 鸟 ПП 声 不得禅定,移到河边坐,听到鱼在水中 五盖不除 , 这时还没入初禅,他觉得所有的声音 ,不得禅定,不能恢复神通, , 对想要恢复禅定的人,恢复不来也是很 所 跳 5,所以 跃 以仙人就到 , 声 都是障碍他得 公对鱼、 也静 鸟起 不下 林中 |禅定 小 真 静 痛 , 对 苦 坐

处、识无边处、无所有处 发誓后,气渐消 ,静坐时 , 非有想非无想处定, 很快就 入禅定了 , 从初禅 得四 二禅 禅八定 = 禅 ` 刀 禅 ` 空无边

发毒咒:未来世我要杀死

,吃掉你们这些众生

他心中因不忍,发毒咒后,才能消气,当他恢复禅定,得神通后 想非无想处天,寿命八万大劫,命终后 但他忘了曾发的毒咒,并没有舍弃,所以当他命终后 ,会下生此世间 ,先因禅定力 成为有翅膀的 , 还是日日去应 , 而 飞狸 往生到 到处 非有 供

自心起烦恼 杀害这些众生后,就会下地狱去,受无量无边的苦,是何因何缘?是因不能观察到 ,起瞋心时不忍,以后所受的罪报,就很沉重

吃这些众生,为什么会这样?因为它在当时发过毒咒

声 , 闻阿罗汉是出家后 证果,在出家能忍而专精修戒定慧

外道不忍,起瞋 心,发毒咒,来世杀害众生,堕落恶道受无量苦

度众生,忍辱波罗蜜具足圆满 所以菩萨行者应以智慧观察,知要学出家人忍,学阿罗汉忍,学菩萨忍,发愿成佛 , 得阿耨多罗三藐三菩提

救

五 **羼提之义:忍辱** 

Α 羼提即是忍辱,在菩萨道的位置与重要性 从声闻 、辟支佛二乘道与菩萨道的 对 比

`

在声 闻道的 闻慧 、思慧 修慧

次第有顺解脱分,顺 以抉择分 , 见道,圣道分

顺解脱分是有闻慧 ` 思慧,所以要定心闻思佛法 ,但尚未得禅定

1

此时的顺解脱分相对于菩萨道的乾慧地 角法要修五停 心观,尚未得禅定水,但有闻慧、思慧的观力 闻 ` 思般若波罗蜜,但还未得禅定水

声 、闻法的五停心观: а

声

第一 第五是我慢众生无常观 第四是散乱众生数息观 第三是多痴众生因 第二是多瞋众生慈悲观 是多欲众生不净观 |缘观

五停心观后 五停心观都是培育向解脱之道 ,再修四念处的别相念和总相念 观身不净 或是多障众生念佛观 、观受是苦、 , 与解脱! 相应 ,

b

四念处的别相念:

观心无常、

观法无我

但仍未得禅定

,

称为顺

解脱分

四念处的总相念:观身不净 观受不净 、观受无常、 观身无常、 观受是苦、 观身是苦、 观受无我 观身无我

观心无常、 观心是苦、 观心无我

观法无常、 观法是苦、 观法无我

观法不净、

观心不净

С 此时的声 入顺抉择分,已有禅定水了 闻行者在顺解脱分, 即是顺抉择分: 增上修行 精进得禅定后 ,观四谛十六行相

顺抉择分有暖位、顶位、忍位、世间第一位的四善根位

观灭谛 观集谛 观苦谛 ,五蕴有为法,是无常、苦、空、无我 生起五蕴的因是无明烦恼 离开一切的苦恼是离 有为法灭是静 烦恼灭是灭

无明灭、烦恼灭,有为法也灭,是灭 烦恼灭、有为法灭,是最微妙的 是集 因

静

妙

离

缘

生

行此道,绝对可以达到涅槃 是真实不变之道,是如 观道谛

是八正道,三十七道品

是道

如如

行

出

通往涅槃唯一的道路,所以是道

可以出离生死 是出

暖必至涅槃,顶终不断善,忍不堕恶趣 世第一 入离生

修禅定,就有力断 烦恼 就像钻木取火 , 渐渐 起烟 就有暖气

观四谛十六行相后 在禅定中修慧 , 入 声 闻 种 性

菩萨法的般若十地有乾慧地、性地、八人地、见地、薄地、

离欲地、已办地

1、辟支

佛地、 菩萨地 佛地

相对于顺抉择分的暖

`

顶

認、

世第

<u>,</u>

四善根位就是菩萨的性地

声闻法的暖必至涅槃 , 是修观四谛十六行相后 , 暖位生起

а

即使未来造恶堕恶道 ,但善根生起,终究会精进得涅槃

菩萨亦如是,只要入菩萨的种性后 ,必定会成佛, 故名为性地

3 声闻法在入世第一后,续观四谛十六行相 苦法智忍、苦法智,苦类智忍、苦类智 , 生起见道十五心:

集法智忍、集法智 ,集类智忍、 集类智

灭法智忍、灭法智,灭类智忍、灭类智

4

在得见道十五心时 道法智忍、道法智 , 证得须陀洹道 道类智忍

最后生起道类智时 , 得初果须陀洹果 这是声 角法的次第

菩萨在见道十五心时 ,生起八忍

苦法智忍、苦类智忍 集法智忍 ,集类智忍

灭法智忍、灭类智忍 ,道法智忍、道类智忍 2

当八智生起时: 就得无生法忍

苦法智、苦类智 集法智、

就得无生智 集类智、灭法智、灭类智、 道法智、 道类智

2

所以在无生法忍、无生智圆满时,是七地菩萨所成就的

证得无生法忍和无生智后,断了烦恼,但忍着不证阿罗汉、辟支佛,舍生死业报身时

得法身,即是法性生身

此时跃过见地、薄地、离欲地、已办地、辟支佛地,入菩萨位

所以菩萨十地虽有乾慧地 性地、 八人地、 见地 薄地 离欲地

辟支佛地、菩萨 地 佛地

但不入中间的二乘位~见地、薄地、离欲地、已办地、辟支佛地

在见谛道中的八人地,先已遍学诸道,入菩萨位 十地菩萨住如金刚三昧,以一念相应慧 , 断 烦恼习气 , 唢 未得一 , 则得 切种智 切种智果

В 、柔顺忍、生忍、法忍、无生法忍~

菩萨行羼提波罗蜜时,必须修忍

菩萨在八人地得八忍前 , 要闻思般若波罗

得无生法忍前 、要修生忍和法忍

修生忍、法忍前、须先修柔顺忍

得柔顺忍、必须修禅定,得禅定后 观十八空,观一切法如梦如幻 就能正观诸法皆空

得柔顺忍是在性地时,必须对众生修忍即生忍,对法修忍即法忍

菩萨此时在诸法实相里是信忍 ,深信诸法实相的 功德 ,能忍而安住于诸法实相中,不起

贪瞋 痴种种烦恼 此时 从闻思修得禅定水

得生忍的菩萨,会得到无量的福德

,就能灭除 切的罪业

得无量福德后

,怎么灭罪?

对恭敬供养的众生,没有贪爱执取

对瞋恚愚痴的众生,也没有瞋恚慢心 ,能忍而不起烦恼

所以法忍能破无明,得智慧 ,开慧眼 法忍是对寒热饥渴等等都能忍而不忧悲苦恼

,

观诸法皆空不可得

是对众生忍的生忍

生忍,对众生忍得无量福德 ,行菩萨道就有大福德大神力

法忍,有心忍和非心忍

心忍是能忍内心的憍慢 即使见众生对佛法有疑也不瞋 ,贪欲、瞋恚等等烦恼而不起 ,能忍故烦恼心所不生

菩萨尚未断烦恼,故忍而不生

非心忍是能忍外在的寒热风雨,内在的饥渴老病死

忍而不起忧悲苦恼,是为法忍。

为何能忍?

见 切众生和诸法,都是因缘所生如幻如化 ,空不可得

在修习生忍和法忍中,菩萨七地圆 满时 , 就证得无生法忍

菩萨得无生法忍时,有三种行是清净了,所以又名为清净法忍

被毁谤批评时 ,不见有我身,也不见有个「人」,也不见骂辱事

因为一切法性空、自相空,

慢 性空、自相空中,不见有骂辱的人,忍辱的我 ,也就是无我、无人、无法,没有贪瞋 痴 ,忍辱法 ,骂辱法 此时没有见、爱

所以菩萨得无生法忍时,心是不动不退的,

心不生瞋恚,口不出恶言,身不造恶业

心无有疑,深信因果正见,不见一切法故:

恶人来,不伤害恶人,善人来,也不执取善人

所以一切能忍,入无二相、平等性

跃过见地,薄地 我们应学菩萨、入诸法实相后 、离欲地、已办地,辟支佛地而入菩萨地, ,遍学 切法 ,在佛道上行 登佛地 从乾慧地, 性地、八人地

生忍、法忍有大功德,与无生法忍,更是有着密不可分的关系

 $\underbrace{1}$ 生忍、法忍二者关系及功德:

菩萨从乾慧地的闻慧、思慧后 ,得柔顺忍,再修生忍、法忍

а 众生忍,能得无量的福德 、生忍,是对恭敬供养的众生,忍而不贪 ,对瞋恚骂辱的众生, 忍而不瞋

,像双足一样,有大福德大力

生忍成就 ,则入法忍

众生愿求、若不成就

,

是因罪垢太重

,福德若大,罪垢就薄

所愿就易成就

、法忍有二,一是内心烦恼的忍,一是对外境的忍

非心法是忍外境的冷热风雨,是法忍 心忍是忍内心的贪、瞋 痴 慢 疑 悭 、嫉等等烦恼、令不生,是法忍

法忍,生起无量智慧,如有双眼,能见一切法的真实相。

| 3                                                                                                         | 2                                                                            | 1                           | 项次  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----|
| (入菩萨位)                                                                                                    | 性<br>地                                                                       | 乾慧地                         | 地名  |
| 道比智忍十五心                                                                                                   | 暖法至世间第一法                                                                     | (不得善根以<br>之五停心水)<br>(不得神定水) | 声闻法 |
| 得无生法忍(三种行清净,名清净法忍) 得无生法忍(三种行清净,名清净法忍) 不见诸法,心无所着故,若人來骂, 3、不见诸法,心无所着故,若人來骂, 4、心无所疑 3、不见诸法,心无所着故,若加楚毒杀害,一切能忍 | 得柔顺忍,爱着法相、不生邪见,得禅定水得柔顺忍,爱着法相、不生邪见,得禅定水得柔顺忍,爱着法相、不生邪见,得禅定水得柔顺忍,爱着法相、不生邪见,得禅定水 | 初发菩提心至柔顺忍前( 听闻般若波罗蜜)        | 菩萨法 |

## 175 羼提波罗蜜

| 10                                                                        | 9                                         | 8       | 7        | 6           | 5                     | 4     | 项<br>次 |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------|----------|-------------|-----------------------|-------|--------|
| 佛<br>地                                                                    | 菩<br>萨<br>地                               | 辟支佛地    | 已 作 地    | 离<br>欲<br>地 | 薄<br>地                | 见地    | 地名     |
| 如 尽 智 智 , 光 崔 智 , 是 智 , 是 智 , 是 智 , 是 智 , 是 智 , , 曾 智 , ,                 |                                           | 观深因缘法成道 | 得尽智,无生智, | 离欲界诸烦恼      | 或斯陀含患                 | 须陀洹果  | 声闻法    |
| 现前地,远行地,不动地,善慧地,法云地欢喜地,离垢地,发光地,焰慧地,难胜地于地地中观具足,二事具故名具足。一切种智等诸佛法,菩萨于自地中得具足, | ( 3)从初发心來乃至金刚三昧( 2)从欢喜地乃至法云地( 1)从乾慧地乃至离欲地 |         | 成就佛地     | 离欲因缘故,得五神通。 | 断诸烦恼,余气亦薄过阿鞞跋致地乃至未成佛、 | 阿鞞跋致地 | 菩萨法    |

1、无生法忍之义(2)生忍,法忍,无生法忍的关系

菩萨生忍、法忍是相对声闻性地,若成就生忍、法忍,得无生法忍,就是入菩萨种性 无生法忍菩萨在菩萨道之意义

在声闻法的暖、顶、忍、 世第一, 称为四善根 ,是生起声 闻 种性

在八人地,八人就是八忍七智,入见道位 ,得须陀洹道

八忍七智是苦法智忍、苦法智,苦类智忍、苦类智,集法智忍、集法智 集类智、灭法智忍、灭法智、灭类智忍、灭类智、道法智忍、道法智、道类智忍 集类智忍

菩萨于八人地成就生忍、法忍之后 ,即是得无生法忍的菩萨

得无生法忍后,成就三种清净行:

а

不见有忍辱的我、加害的人、忍辱法,无人无法,、不见己身、不见骂辱人、不见忍辱法;不戏论诸法,

虽有此事,皆是如幻如化,空不可得

b С 不见诸法,心无所着故 心不动不退:瞋 患不生、不出恶言 ,若人来骂,若毒杀加害 身不加恶 心无 ·, \_\_ 所疑 切能忍 ,不疑菩萨的因果矣系

吉 闻 八忍七智后 ,此时生起道类智 , 就是见地 , 得须陀洹 果

在菩萨法就是得阿鞞跋致 ,不退转

吉 角得薄地 ,就是二果斯陀含 , 或是斯 陀含道

此时菩萨得阿 ]鞞跋致[ 后 , 习气 渐薄

菩萨烦恼在得无生智时 断 习气 就 越 心来越少

吉 闻 入 离欲地, 就是阿 那含

菩萨 已办地在 此时得五神 声 闻就是阿 通 ,无生法忍菩萨 罗汉 ,辟支佛地如辟支佛 , 就可到十方世界利益众生, , 相当于佛 拁 因已离欲

菩萨在得无生法忍时 ,称为入菩萨位

但在修生忍之前,要闻般若波罗蜜法 了解生忍、法忍和无生法忍的相关性 ,思惟法 , 就知修生忍是非常重要的 ,修习学空、观空

3 生忍:有恭敬供养的 有瞋骂打害的 众生来 , , 菩萨 菩萨心能忍 心能忍 , ,不贪爱此恭敬供养众生 不瞋怒此瞋骂打害众生

如是名为生忍

菩萨应多思惟此身无常

,

外境五欲无常

,

都不可得

,

及贪求五欲的

过

患

а ` 面 对恭敬供养众生, 观无常,得忍而不贪爱之思惟

菩萨不仅要忍瞋怒众生 ,也要忍恭敬供养的众生

凡夫众生于苦受起瞋、不知不觉,何况是乐受起贪

``

更迷不觉

菩萨于苦受起瞋、易察觉,乐受起贪、难察觉 , 称为软贼

恭敬供养令人乐受,柔软舒服 生贪爱心而失功德法财 称为

,

,

软贼

瞋怒加害令人苦受,坚硬不快 , 生瞋恚心而失功德法财 , 称为 硬贼

不忍的后果:

提婆达多是佛陀堂弟,他出家,不是佛陀所度 例:提婆达多被恭敬供养,不防护软贼,不忍而起贪爱的过患,堕落无间地狱受苦 ,而是其他比丘 度

但他出家后,非常精进,佛陀所说的八万四千法聚,都能背诵 进一步想学神通

去求佛

佛陀告知只要观五蕴无常苦空无我 就 可得解脱 神 捅

!他不想学这种观法,改去问舍利弗尊者

但

舍利弗尊者也说:你只要思惟观察五蕴无常苦空无我

就可

?得解脱得禅定

得神通

每位阿罗汉都知他的因缘 ,故都如舍利弗尊者所言而说

唯独阿难尊者没有他心通,又因阿难是提婆达多的弟弟,所

以就将佛陀所说的

得神

通法

,教给提婆达多,

提婆达多的根性很利 , \_\_\_ 闻 神 通法,精进修行,得禅定后 也修得神通 当他 得禅

定得神通 后 就上天去取天食来给阿 阇世王食用

他观察阿阇世未来会当王,就去巴结阿阇 孩童 坐在 阿阇世的腿上谄媚 世王,拿天上的食物给阿阇世吃

变化成

叼 阇世王看这孩童可爱,就将口中食物给提婆达多吃,提婆达多吃了阿阇世王的口

水食物

佛陀就诃斥他为唾嗽人,意指吃阿阇世王的唾液

比丘为名闻 利养而食人唾液口水, 没有僧格

回 阇 世心喜 ,加上提婆达多已有神通 呵 阇世王以为他是大阿罗汉

,所以特别护持

他 每天供养五百斛的饮食

很多比丘不知真相 , 也就跟随提婆达多,为其弟子 0

后来提婆达多想要作佛 , **逼佛退位** 由 他接佛位

:即使是舍利弗和目犍连 得佛是经三大阿僧祇劫修得 如来也没让他们

,

接佛位

,

何况是你

佛陀说

,

但提婆达多听不下去,一 如来是教众生修行 直用尽办法害佛,犯下推石压佛 解脱生死轮回, 令众生离苦得乐 、碎石伤佛足趾

时 指甲里藏毒药 , 趁顶礼佛足时, 欲令佛中 毒

血

打死比丘尼阿罗汉

,破和合僧等三条五逆重罪

,

又以醉象害佛不成

生重病

出佛身

佛陀说:没有人能害死佛 ,因佛陀已成就不杀业

所以提婆达多去见佛,还没顶礼时 地已裂开,地狱火出现 ,此时提婆达多才知因

果业报现前,他赶紧要念南无佛,要忏悔,但已来不及,只念南无,就掉入地狱

地狱 火正在烧他

提婆达多不能心忍,为名闻 |利养 想做佛 而失去解脱的功德法财利益 生陷 地狱 所

以名闻利养是软贼。

菩萨行道应先持戒 (,持戒) 时 内心要能忍,用心忍来防软贼而保护戒 就像身体 有皮

皮有肉、肉有骨、骨有髓,则身体得健康安隐。

同理,戒像皮 ,持戒清净就像完好无缺的皮 ,禅定就像皮内的肉 ,智慧就像骨

,

解脱心

髓就像骨髓,

所以戒皮护禅定肉,智慧骨,解脱心髓,

所以发皮丰常重要, 导发质从以RPA。 如果没有戒皮,禅定肉也烂了,骨头暴露坏了,髓干枯

所以戒皮非常重要,持戒须以忍保护。

b、忍软贼的三种思惟:

1 是今世功德,修戒定慧,为人恭敬供养,故不高慢贪爱 是先世福业 因缘,故今为人恭敬供养,故不高慢贪爱

3 要忍众生的恭敬供养 是虚妄欺诳 内无实德 有三种思惟 , 外如清白 , 就能战胜软贼 以诳 时 人而 I 得 供 养 故 Ń 惭

愧

1 种 对方的恭敬供养 秋天收成 ,既然是过去生的善业 ,是因我的宿世 | | | | | , 感招! 而 有现在的乐报 现在的乐报 , 得到供养 才得恭敬供养 , 这只是因 像春天播

系罢了,故不须贪爱染着

2 我今生修持戒定慧,弘法利生的功德, 敬供养修行功德 , 所 以不须贪爱执 着 得到恭敬供养, 所以他不是供养我 , 而 是恭

例: 以前有一位三藏比丘 寺 比丘就 当日王设斋供僧 方便借好衣服而来,守门人一见, ,守门人见其衣服粗弊 ,受持阿兰若法,行头陀行 , 立即 故遮拦不让他进 ,所以着粪扫衣,有 请进 , 比丘入坐 , 如此 , 得好美食 几次 天, 都 至王 不得 , 就 宫宫

答说:我来多次,皆不得入,今以此衣,故得入座,得美好饮食, 实是因衣故得

故应供衣,而非供我

先供养衣服

。众人怪而问之:

为何如此?

3 我不修戒定慧,却伪装有修有德,欺骗众生,而得供养,是为欺妄罪,如此自害

与盗贼无异

,故应惭愧忏悔,不应贪爱染着

- С 四种观法可以得忍:
- 1 观死、病、老、无常 , 可以得忍
- 3 观欲过患,可以得忍

2

观人女不净、天女无常,

口

以得忍

4 观女人过患,可以得忍

以智慧力,观死、病、老、累、无常相,苦相 , 无我相 心常厌患

在生重病时,老弱不堪时,觉得万物都不重要,都不是我的,故不贪爱 对死亡时,一切人事物都可舍,故不贪爱

深观无常,即使是男女之事现前,也不贪爱

1

例:国王想了解世人能不受五欲所迷惑否?

在面

比丘答说:只要有无常观,就不受迷惑,大王可找死刑犯试验之。

于是国王命令死刑犯说:

184

就可活命

在你头顶上,放着

钵油

你绕城一

周

,若有一

滴油溢出

,就得受死

,若没溢

死刑犯为了活命,行走时,专心于头顶钵油,不令油溢出,国王在路旁, 唱歌跳舞 ,惑乱其心, 但死刑犯为保全生命,不看美女跳舞,不听唱歌 安排美女

于头顶上的钵油 ,绕城 圈回来见王,头顶上的钵油都没有溢出

国王依约赦罪免死。

国王对比丘说:确实如尊者所言 ,如果能无常观,就不迷五欲, 可得解脱

死是什么时候的事?死是随时都会发生 由此可知,当系念死时 ,所有的名闻利养 , 都 可 放下 , 都可忍而不贪

佛陀说:死在呼吸间。

确实如此,死, 可能心脏突然停止,心瓣膜裂开而死,可能气岔、喘不过来就死

可能一个意外而死。

恭敬供养,死时带不走,现在若贪爱其中,以后堕落恶道 所以要常忆念死,忆念无常,像罪人头顶着钵油,心不散掉

例 : 鹿被虎狼追杀时 , 虽知有喜爱的水草在旁,也不会留恋,逃命要紧

日 理,行者被老 病 、死之无常虎狼追逐,虽有五欲供养,也不会贪恋

言言丈人长次吴乐、张慈善2、观人女不净、天女无常

惑 若有女人来欲娱乐、迷惑菩萨 菩萨当调伏自心,忍不令起,学佛成道前都拒绝魔女诱

例:菩萨在菩提树下,即将成道,

菩萨以神力将魔王的天上武器,变成庄严的璎珞来供养魔王先以天兵天将,恐吓威胁菩萨勿成佛道。

魔王回魔宫后,心情沮丧忧愁,

三位魔女说:用武力降伏不了此人,就用美色,有人喜爱青年,有人喜爱中年,有 人喜爱已婚妇女,有人喜爱童女,我们变化各种女人去迷惑他。于是魔女们 1,就变

成人间各种不同形态的美女,来诱惑悉达多菩萨

菩萨以智慧说:妳们身内不净 ,九孔流出不净物 ,就如流动厕所的色身

有何可爱?

魔女们想:此人不知我们是清净天女,天女没有不净。

于是恢复天女美妙身相形貌 , 问菩萨: 我身殊妙,有何不净?

菩萨说:时日一到,你们就知 ,诸天园林,七宝华池,天人娱乐,无常时到

皆苦,应当厌离欲乐,求涅槃乐、菩提乐。

魔女们一闻,想:此人大智无量,天乐清净,犹知其恶,不可破坏诱惑。即时退去

菩萨以人女不净、天女无常,能自忍心,不受欲乐。

3、观欲过患,

菩萨观欲种种不净,于诸衰中,女衰最重,怨家毒蛇,还可暂近

女人悭嫉、瞋谄 、妖秽、斗诤 、贪嫉,不可亲近,为什么?

,唯欲是视,不观富贵、智德、名闻

,专行欲恶,破人善根

枷锁

女子小人心浅智薄

监狱,虽说难脱 ,是犹可开,女锁系人,染固根深,愚人沉溺,难可得脱 ,众病之中

女病最重。

将军执剑、持枪向敌,仍有胜算,女贼害人,禁止不了

智者不视,若欲观之,视如母姐,真实谛观,是不净物、填充皮囊,淫火不除,为之烧

憍

在世 间 里, 政 商 名人 ,虽拥有财富地位 接触女色, 身败名裂 灭

故菩萨应 一观女欲过患而远离之

4、观女人过患,心忍而 远离

女人相者,若有尊敬对待之心时 ,则令丈夫心生欢乐,若舍除恭敬对待之心 则瞋怒高

慢,令夫怖畏

女人如是,恒以烦恼 忧怖 ,给与旁人,故怎可亲近

亲朋好友分离、是女人两舌、烦恼之罪

女人之智、巧察人恶,大火烧人、还可接近,清风无形、 还可捉持, 毒蛇含毒、 还可触

摸,女人之心、不可得其真实,为什么?

女人之相,不观富贵、端正、名闻、智德、族姓、技艺、辩言、亲厚 唯欲是视 、爱重 ,都不在心

奢难制 ,譬如蛇蝎、不择恩怨、唯欲噬人,人若不瞻视、则忧苦憔悴,给养敬待 ,在善人中、则自畜心高,无智人中、视之如怨,富贵人中、追之敬爱,贫

贱人中、视之如狗,常随欲心、不随功德

例 : 以前有位渔夫,偶然间看到公主在高楼上,一见钟情,心生染着,不能舍离,经过

数日,都不饮食

母亲问其原因

答:见王女后,不能忘情

母说:你是小人,王女尊贵,不能高攀

儿说:若不得公主,我活不得

公主怪问:欲求何愿?

母为子故,入王宫中,常送肥鱼、鸟肉 ,赠与王女而不取价钱

母答:我子日前,偶见公主,爱慕难舍,情结成病,恐活不久,公主愍念,赐其活

王女即约十五日在神祠见

命

母还告子。

王女此日向父王诈言:欲至天祠求吉

王即庄严五百车,出至天祠,公主即独入天祠。

天神思 惟:不可让此小人毁辱王女。即以神力令此渔夫眠 卧不觉

公主既入, 见其 锤重 推摇不醒 , 即以璎珞价值十万两金, 赠遗 줆 去

此人醒觉 , 见有璎珞,又问众人,知王女来,情愿不遂,忧恨懊恼 ,淫火内发 , 自

烧而死。

以是故,证知女人之心,不择贵贱,唯欲是视。

是故应于女人中,除去情欲,忍不爱着。

4)生忍:有瞋骂打害的众生来向菩萨 ,菩萨心能忍,不瞋怒此瞋骂打害众生

对瞋恚辱骂众生修忍,菩萨开了二十八帖药方,只要取其中一 帖来用 就得安隐

对于瞋恚骂辱的人,不应视为贼 ,应知内心所起烦恼才是贼 ,所以应忍 ,不让烦恼 三贼偷

内心功德财。

1、因宿世业感故应忍

切众生以罪业 因缘 ,更相侵害,我今受恼,亦是宿世业缘,虽非今世所作,乃是先世

恶报,我今偿还,应当甘愿领受,不可违逆

譬如负债

,债主来索,应当欢喜偿债

公,不可

起瞋

例:古代波斯就是现代伊朗,当时佛教兴盛,有位修证有德的大法师名安世高 国 度化众生,后来他知此地有宿世业缘,就甘愿被对方杀死,死后,再投生波斯 来到中

成年修行,再来中国,去见过去世杀他的人,

问他说:你年轻时,是否杀死一位出家人?

安士高说:我就是你杀的人。

此人吓一跳

,说:你怎么知道?此事

,

只有死者和我二人知道

此人说:你要报仇吗?

安士高说:不报仇 免的被官府抓去处死 ,而是明天有人杀我 ,你要帮他做证明无罪

隔天,安士高真的遇害,遇害后,又投生波斯。

因有人证明杀人者非故意杀,所以官府就免刑,此人因此了解, 佛法所说的因果业

报 安士高成年后修行,再来中国 ,开始无碍的弘法利生

观自行慈,能忍,常行慈心,虽有恼乱逼身,必能忍受。

2

菩萨常行慈悲,欲令众生离苦得乐 , 故能忍一 切有 情 触 恼

3、观众生多苦,不忍瞋之,加重其苦。

甚于剑刺之生苦、老苦、病苦、死苦和种种苦厄, 菩萨修行慈心,见一切众生,常有众苦,住胎有胎狱逼迫苦痛, 何忍再增其苦恼 出胎挤迫苦、 犹如伤口 冷风 抹盐 触 , 疮

4 当为众生兴大悲心,莫如凡人顺生死流 ,不忍而 瞋

中再以刀破

菩萨自思:我不应如世人 ,常随生死水流 ,我当逆流以求尽源 ,入涅槃道 0 切凡夫,

克制, 被侵恼则瞋 修行忍辱,被恼害不瞋,得敬养不喜,众苦艰难,不应 有利益则喜 ,恐怖处则畏。我为菩萨 1,不可如他们 怖畏 虽未断烦恼 当为众生兴大悲心 当自我

5 触恼 我 、能忍,是助成忍辱波罗蜜、成就佛道因缘

菩萨 .必须成就忍辱波罗蜜 ,才能得阿 耨多罗三藐三菩提 ,所以对加害者 、辱骂者 ;心生

感恩心 感恩,因为他在成就我的忍辱波罗蜜 、恭敬心 视为我师 更加亲爱 ,如果没有他,还不能成就忍辱波罗蜜,所以要以

6、观他是宿世亲眷而忍。

菩萨 :心知:众生无始,世界无际,往来六道,轮转无量 ,生生世世互为父母、子女、兄

弟 、 姐妹 , 观想他是我宿世的亲人眷属,不应起恶心而怀瞋害,故能忍

观他是未来佛种而忍

佛 有的众生在过去生发愿成佛 ,不论是过去世、现在世、未来世发愿成佛,未来都必定成佛 ,有的众生是现在发愿成佛,有的众生是未来世才发愿成 ,所以众生中, 佛种甚

多,我若瞋他,则为瞋佛 ,若瞋佛 ,则与未来佛无缘,又有罪

如佛观鸽鸟八万大劫后发菩提心,经三大阿僧祇劫, 终于成佛

故不可轻慢众生而瞋

8 观不忍而瞋之罪的过患而忍

切烦恼中

念瞋心起 ,火烧功德林,故应行忍不瞋 ,瞋为最重

,不善报中

,

**瞋报最大,其它烦恼** 

,无此重罪

9 若瞋而不忍,则失慈悲众生之利乐

菩萨自思:我今行慈悲,欲令众生离苦得乐,瞋则堕魔境界,入魔网,吞灭诸善,毒害 切,我怎可行此重罪,若有瞋恚,自失乐利,如何令众生得乐。是故应修忍辱

德故 称菩萨 菩萨 13 12 11 10 若我有罪 若众生加诸 众生瞋骂、 打骂如冶金 (),不应 观所 .的根本是在大慈悲心 瞋灭慈悲 ,是先世因缘所造,今当偿还,不应瞋之, 旗之。 加害 旗恼 ,则失菩萨 ,当忆念其功德,今此众生虽有一 ,去我执我慢

忆念他的其它功德, ,是故应修忍辱 勿念他的瞋恶

罪

更自别有其他诸妙功德

,以其功

,以大悲为本,瞋为灭悲之毒

,非常不宜

若坏

|悲本

如

本

他是在帮我去除心中的烦恼 菩萨自思:是为治我 自我 ,现我佛 ,在帮我打破无明烦恼 ,譬如金师炼金,垢随火去,真金独在 ,成就见性 ,法身现前 所以

性

要感谢他,怎么可以起瞋而 不忍, 所谓 打的念头死 、许汝法身活

遭遇,是宿罪因缘

例 释迦菩萨有二夫人,一名劬毘耶,二名耶 输 陀罗

耶输陀罗,是罗睺罗之母,劬毘耶是宝女,故不孕子

耶 输陀罗以太子出家之夜,自觉妊身怀孕,菩萨出家六年苦行 ,耶输陀罗亦六年怀

妊不产 \_。释迦族人皆责言:「太子菩萨出家,怎会有孕?」

耶输陀罗言:「我无他罪,我所怀子,实是太子体胤所留 0

释迦族人言:「何以久而不产?」

答言:「非我所知」

诸释迦族人集合议论,禀报净饭王,欲如法治罪。

知似父否,治之未晚!」王即宽置。

劬毘耶白王:「愿宽恕之!我与耶输陀罗共住

,为其证明,

知其无罪,待子生后

佛六年苦行既满,初成佛时, 耶输陀罗于当夜生子罗睺罗

「我儿虽去,今得其子,与儿在无异!」王见罗睺罗似父悉达多,爱乐忘忧,语群臣言:

耶输陀罗虽免受罪被罢黜 ,但却恶声 滅国 , 耶输陀罗欲除恶名

当时净饭王及耶输陀罗,常请佛入宫应食。佛成道已,返回迦毘罗卫国度化释迦族人,

是时 耶输陀罗,持一 钵百味欢喜丸 与罗睺罗,令持 供养佛陀

佛以神力变五百阿罗汉,皆如佛身,无有别异。

罗睺罗以七岁身,持欢喜丸直行至佛前,奉进世尊。

是时 耶输陀罗即白王言:「以此证验 佛摄神力,诸比丘身,还复如故 ,我无罪 ,皆空钵 而 坐 , 唯佛钵中

盛满欢喜丸

佛言:「汝子罗睺罗,过去久远世时,曾作国王,耶输陀罗即问佛言:「我有何因缘,怀妊六年?」

当时有一位五通仙人来入王国,语王言:『王法治贼 , 请治我罪

王言:『你有何罪?』

答言:『我入王国,犯不与取,未经王允许,即饮王水和取用王杨枝

仙人言:『王虽已施,我心疑悔,故未除罪,愿今处罚,无令罪业 王言:『我已相赠与,何罪之有?我初登王位,皆以水及杨枝施于一 延至后世』 切

王言:『若必欲我治罪 ,稍等一会,待我入宫还出时,再处理』

王入宫中,六日不出。

此仙 人在王园中,六日饥渴 ,仙人思惟 · -国王正以此法治

王过六日而 出, 辞谢仙人:『 我便相忘,莫责怪我

菩萨行者,遇到什么事情 此王以是因缘故 ,受五百世三恶道罪, ,都要想到因果业报 五百世常六年在母胎中 , 是宿世业感 , 宿罪因缘 , 受人加害

14 能令众生欢喜者,则令如来欢喜

菩萨慈念众生,犹如赤子,阎浮提众生多诸忧愁,少有欢日 心得欢乐,此乐难得 ,你尽量骂,为什么? ,若来骂詈, 或加两舌毁谤

我本发心,欲令众生得欢喜故。故应行忍不瞋

普贤行愿品的十大愿之恒顺众生:能够令众生欢喜者 , 则令诸佛欢喜

15 、念他受病死苦逼,当修慈忍, 莫再加瞋苦于他-

善人,为何不慈悲愍救,反而欲加瞋苦 世间众生,常为老、病、死苦所恼 ,无量诸苦所逼迫 若加瞋苦,他尚未受害,我自己已先受害 , 譬如怨家 常伺侵害 我是菩萨 如

16 、瞋不忍,自已堕恶道

是思惟

,不应起瞋

,当修忍辱

当观瞋恚之咎最深,诸心病中,第一难治,瞋恚之人,不知善,不知恶 , 不观罪福 亚报

专行恼他,菩萨若瞋而不忍,以后堕落恶道,故应行忍不瞋 不自忆念将堕恶道 ,忘失善言,不惜名誉,不知他恼 ,亦不自计身心疲恼 , **瞋覆慧眼** 

17、不忍瞋,习恶重乃至不受佛语,损失甚大!

瞋恚之人,譬如虎狼 ,难可共止一处,又如恶疮,易发易坏 , 譬如毒蛇,人不喜见 积

瞋之人, 恶心增广 , 难可控制 甚至杀父害母 恶意向佛

制伏瞋心的第一 步,是持戒、修忍,其次是培养慈悲心,瞋心不忍, 累积成习 , 就易发

脾气,甚至打架杀人。

阿含经的拘深比丘等人,吵架严重到刀棍相加,

佛陀去劝化 ,仍不受佛化 ; 说 : 世尊 ,不须担心 , 我们自己的事情

佛陀劝 就将此恶性比丘们交由优婆离尊者依律治罪

往见阿那律 、金毘罗、难提尊者,见三位比丘,和合同修 ,修慈悲喜舍,四无量心的上

是故应当除瞋,修行忍辱 人法,都证 得阿 罗汉 ,佛陀赞叹忍辱慈悲法和修忍辱慈悲的三人。

18 慈悲是佛道的根本,慈悲之前 、能修忍辱,易得慈悲 ,则至佛道

得四禅八定,故应忍而不瞋 菩萨以后要成佛,一定要慈悲, ,要能忍辱 为圆满大慈悲,行清净忍,得心柔软,

再修四无量心

、忍令圣人赞誉、小人轻慢 勿瞋不忍,被小人赞誉 不忍令小人赞誉、圣人轻贱 ,应当修忍,令圣人赞誉

19

不忍之人,贤圣善人所轻贱,忍辱则令小人轻慢 忍辱的人,若被小人,当成怖畏而轻慢之,应自思惟:

无智愚人,轻慢不应轻慢之人,贤圣善人轻贱可贱之人。 一种轻视之中,宁愿被无智愚人所轻慢,不可被贤圣善人轻贱,为什么?

忍辱之人,贤圣善人所赞誉、应当令圣人赞誉

瞋恶不忍,小人赞誉 勿令小人赞誉

如是

20 忍则 心柔软 易得 佛 道

忍辱的人,虽无 布 施 禅定 , 而常得微妙 功德 , 生天上、人中 后 得佛道

为什么?心柔软故

21 观小人逞一时之快 , 受无量苦

智者忍一时之快 得无量乐

,

菩萨思惟:若人今世恼我 地狱,受无量苦,以是故 , ` 虽被小人轻慢而实尊贵,若不忍而起瞋害人 毁辱 ` 夺利 轻骂 ` 系缚 ,仍应含忍不瞋, 我若不忍 , 虽快意 半 时 堕 而

22 观众生被心鬼所着而瞋 ,菩萨为疗众生心病 ,为驱心鬼 实下贱

,是故菩萨应当忍辱

菩萨思惟:我初发心,誓为众生,治其心病,今此众生为瞋恚烦恼所 怎么反而自己生瞋恚病,故应忍辱。譬如药师治疗众病,若病人被鬼狂 病 我应当治其病 病所

制 ,甚至拔刀怒骂,不识好丑 , 医师知鬼病 , 但为治之而不瞋 恙

菩萨若被众生瞋恼怒骂,知其被瞋恚烦恼所病 ,狂心所使,方便治之,无所嫌责 亦复

他起瞋 菩萨见到众生心都被烦恼鬼所占住 而是见到众生的 烦恼 心鬼 ,所以起瞋 想办法治烦恼病,令其无心病 ,用种种恶行恶状,瞋恼菩萨 菩萨不对

所以菩萨能忍不瞋,慈悲众生。

23、众生如幼子无知,菩萨大人见之,笑而不瞋。

萨发大心救度众生,已是大人,视一切众生,均是无知幼儿,菩萨大人,不对幼稚众生 子孙,子孙幼稚无知 菩萨育养一切众生,爱之如子,若众生瞋恼菩萨 ,或骂或打,其父愍其愚小,爱之更甚,虽有过咎 ,菩萨愍之,不瞋不责 , 不 瞋 譬如慈父抚育 不恚 , 菩

众生对我起填,已经苦恼,菩萨悲悯一切众24、己如菩萨,欲安隐众生,故不瞋恼。

起瞋

众生对我起瞋,已经苦恼,菩萨悲悯一切众生,应令他得安隐,不应瞋他,令他更苦恼

如是思惟,则得忍而不瞋。

25 众生瞋恼于我,我若不忍,不名菩萨,今世心悔,后世堕地狱,受苦无量,不能救度众 、不忍则入地狱,受苦 ,自顾不暇 ,如何顾众生

,所以要忍而不瞋,不堕地狱,常在人天,救度众生

生

26

、不瞋

雨水

,

观众生如雨水而

不瞋

.思惟:被雨 菩萨 观一 水淋到,只是找地方躲雨 切众生的手打、刀棍、言语毒刺 ,或拿伞挡雨,如果对雨起瞋 ,就像下雨,淋在我身,忍而 就是愚 不瞋 痴

27 观对方如雕塑人,故忍而不瞋,无瞋 人故

菩萨以智慧见众生,从久远以来,皆是因缘和合,假名为人,无实人法,无有瞋者 中但有骨血皮肉,譬如木人,机关动作,有去有来,知其如此,不应有瞋,若我瞋者 ; 是

28 菩萨先修生忍,再学法忍

是则愚痴

,自受罪苦,是故应修忍辱

菩萨思惟:过去无量恒河沙等诸佛 求学佛道 ,当如诸佛法 ,不应起瞋 ,本行菩萨道时,皆先行生忍,然后修行法忍 ,若起瞋 ,则入魔境界,受魔王束缚,故 7,我今

应行忍辱

一十八帖药方,思考后 ,忍而不瞋

又忆念自己是菩萨行者,对一切众生保持慈悲心,柔软心,久而久之,心就不动

例:有个丑恶的瞋恚鬼来扰乱天宫,坐上帝释宝座

天将们越瞋责,鬼相就变的越庄严好看

为越来越丑陋,帝释越来越庄严,鬼终于离开天宫 帝释得知此奇特事,就对此鬼好礼相待,善言慰问 ,对他柔软、忍辱慈心

鬼就转

帝释菩萨对众生忍而不瞋,起慈悲心,转为善缘,恶缘远离 0

(5) 法忍之义:

生忍是对恭敬供养的众生,忍而不爱,

法忍是忍其供养恭敬法及瞋恼淫欲法。

法忍,于内六根不染着,于外六尘不执取,能于此二者,不作分别,为什么? 常清净故 内相如外,外相如内,二相皆不可得故, ,如真际法性相故,不二入故,虽无二亦不一,如是观诸法,心信不转,是 一相故,因缘和合故,其实空故,一切法相

名法忍。

切法有二种:一者、众生,二者、 诸法

诸法有二:一是心法,二是非心法

心法中有二:一 者瞋恚忧愁疑等,二者淫欲憍 慢等

非心法中有内 有外 : 外有寒热风 雨等 , 内 有饥渴老病死等

菩萨于此二法,能忍不动,是名法忍

菩萨法忍,不是忍众生,是忍法,认清法的真实相,思惟它的因果关系 , 能忍 , 此 时是

智慧,生起无量的智慧功德

所以不染着内六根 , 眼耳鼻舌身意,也不执取外六尘,色声香味 無法

又能观内外,不一不异, 内空、外空、 内外空,为什么?

因六根、才称为六尘,因六尘、才称为六根 ,离开六根、没有六尘,离开六尘、六根无

外空、

内

外空

以六尘为内时, 六根就是外,所以根 尘是内或外?

用

所以六根空、六尘空,所以内空、

可知内 所以内空、外空、内外空,皆是如幻如化的现起 外是因缘所生,是不定法 ,故非内 非外 ,故不执取 无内无外 切法

以智慧观照,故能忍,智慧就生起

所以菩萨在生忍,得无量福德,进入法忍,得无量智慧,证得入无生法忍时,福慧具足

(6)法忍有十种非心法之忍的观法:

非心法中有内、有外:外有寒热风雨等 1、寒热、风雨能生恼乱、忧苦、 障道 , , 是故应忍 内有饥渴老病死等

菩萨若对众生瞋恼、害命则得罪,怜悯则得福。

寒热、风 〔雨,虽无增损、但若自生恼乱 忧苦 , 则障碍菩萨道,是故应忍

2、寒热、风雨能生恶意故得罪,是故应忍。

如果不忍,怨天尤人,起不善心所,就障碍菩萨的清净慈悲本心

菩萨虽未对众生瞋恼、害命,不因之得罪,但若对寒热、风雨生恶意,亦得罪,是故

应忍。

3、宿罪生此苦处,是故应忍。

菩萨自知是宿罪因缘,才生此不净苦恼世间,我自作、故当自受,是故应忍

4、因不净土苦,故发愿、成就净土。

菩萨思惟:国土有二种:有净、有不净

生此不净国土中,受此辛苦,饥寒众恼,

自发净愿:我成 佛时 , 国 一一无此: 众苦。此 3虽不净 乃是大利

5、思惟贤圣不免世间八法,何况是我,是故应忍。

菩萨行者生在山崩

、土石流

地震、台风

海

啸

,

种种不净处

更应发愿成就净土

菩萨思惟:贤圣不免世间八法,何况是我 , 也 遭遇利 衰 ` 毁、誉、称 讥讥 苦、乐

等世间八种情况,何况是我初发心菩萨,是故应忍。

思惟人身不免四苦,天身耽乐,故人身应忍而

修道

6

菩萨思惟:人身无常、无我、不自在,被老、 病 死所追逐,即使天身清净,无老

无病 ,但躭着天乐,譬如醉人,不得出家离欲,修行道善,是故我今应以人身,自忍

修福,利益众生。

7、思惟有此四大身就有诸苦,应当忍而修。

菩萨思惟:我今有此四大五蕴身,就应有种种苦,无有受身而不苦者,贫富贵贱 介 出

贱人有饥寒苦,出家人今世虽苦、后世受福得道,在家人今世虽乐、后世受苦 先求今世乐、无常时则受苦,智人先思惟无常苦、后则受乐,如是等受身之人,无有 家在家,愚智明暗,无有得免,如富贵人、常有守护怖畏苦、怕他人来争财夺命 「,愚人

8、思惟一切世间皆苦,我为何愚痴、于苦中作乐,是故应忍

不苦,是故应忍

9 菩萨思惟:在过去生里,必定不是为法而受苦,而是为追求五欲之乐受苦,才至今仍 是凡夫,所以今生应为得一切佛法、为成佛道、为度一切众生离苦解脱而忍苦,不可 思惟过去未曾为法受苦得利,今世为众生求佛道,虽受苦得大利,故忍内外苦。

再为五欲受苦,是故应忍。

10

、菩萨大心誓愿:阿鼻狱苦当忍,况小苦不忍,小不忍,如何忍大!

苦,才能成就佛道,十方世界阿鼻地狱的众生,正在受无量无边的苦,我若不能忍此 菩萨想到:自己是发大心,要成佛度众生,既是业报身菩萨,就有种种逼迫苦 1,能忍

这是菩萨法忍的十个外法忍的观法。 小苦,如何能够救度众生离苦得乐,是故应忍

(7) 法忍的二十四个内心法之忍的观法

心法之忍,即是忍烦恼不生,有二:一者瞋恚忧愁疑等,二者淫欲憍慢等

1、不忍如同凡夫, 放纵烦恼 则非菩萨;

2 先得忍功,后得智德

断烦恼即

同二乘

,亦非菩萨

,

以无法可忍故

,是故应当修忍

饥渴寒热外魔军 ,结使烦恼是内魔贼, 破此二 军, 以成佛道

若不破者,不成佛道

菩萨于此魔军 ,虽未能破 着忍辱铠 , 持智慧剑 , 执禅定盾 , 遮诸烦恼箭

是名内忍

3 思惟智断烦恼之过患故忍

树木败根,则死无异,故修忍辱 菩萨于诸烦恼中,应当修忍,不应断烦恼 ,遮而不断 ,因断烦恼,损失甚大,堕阿罗汉中,与 、不随烦 恼

4 正思惟观空,无常、苦;虽有妙好五欲 例:国王有一大臣,有罪覆藏,人所不知 ,忍而 不着

王令取无脂肥羊来,若不得 1,则治 罪

大臣有智,系一大羊,日日以草谷好养 ,栏外以三狼怖畏之,羊虽得养 肥而

无脂

菩萨虽有好供养,见无常、苦、空狼,令诸结使消 ,诸功德肉肥

5 菩萨功德福报无量故 ,其心柔软 ,结使薄,忍辱 易修

譬如打仗, 俘虏求饶

,得值大将则活

,若遇小兵则死

菩萨以智慧力观瞋过患 ,忍辱功德故能忍

6

菩萨心有智力

能断

烦恼

,但为众生故久住世间

,

知烦恼是贼

是故忍而不随

菩萨系此结贼 ,得不放逸而行功德,譬如系贼不杀,而自修德

菩萨知诸法实相 ,不以结使为恶,不以功德为妙,是故于烦恼不瞋 功德不爱 ; 生

死涅槃不二,故以此智力修忍

8

菩萨以种种因缘,虽未得道,于诸烦恼法中能忍,是名法忍

9 菩萨于一切法 切法中有相 知一 ,故言一,一相故,名为一;一切物名为法;法相故名为一;如是等 相无二,破异相,不着

无量一门,破各各别异相,不着一。

无量二门,破一相,不着二。10、菩萨观一切法,知二相,内相非外,外相非内;

有相非无,无相非有等等;如是等

11、菩萨观一切法,知三相,破一相,不着异。

、于十四难等观察无碍,不失中道,是法能忍。

知众生心 菩萨欲作 愚痴 切智人, 重病 应推求 , 欲令离痴 切法 , 得实智慧,故能出 , 知其实相 ,于十四难中 能忍 , 不滞不碍

空而不断灭,相续却不常;心一念顷,身诸法、诸根、诸慧,转灭不停,不至后念 佛法甚深,清净微妙 , 演畅无量法门,一心信受不疑不悔,如佛说:罪福中无我

15

14

13

12

菩萨虽未得道

,

烦恼未断

,能信无漏道及能受三法印:

诸行无常、诸法无我

寂静

涅槃

新新生灭,亦不失无量世因缘诸业

16 、三乘比较知 ,二乘畏生死,早入涅槃,菩萨愍众生,求一切智,知诸法实相

能忍

18 17 、有无二边,观法生、着有见,法灭、着无见,信力大、不着二边故忍 、十四难、六十二见皆不实,一 切除却,信佛法清净不坏相,心不悔不转故忍

a 诸法因名有,名所生法不可得,法无、名亦无可立 !

19 b 禅定力故心软,心信实相,能深入而不疑 法若有,不可以心识知;以心识知 ,有则非有;以随心因缘,生灭不实故 不悔故能忍

20 智慧力故,于诸法中种种观 ,无一法可得 故能忍

21 思惟:凡人以无明毒故,于一 得圣人无常、苦、空、无我智慧,弃舍不着,故能忍! 切法作转相 ,无常作常想 、苦作乐想、 空作有想。

22 观一切法,从过去以来常空,现在、未来皆空,能信故忍!

23 、观一切法,从本以来常空,现在、未来皆空,若取相心着,则是恶邪见,观空不着

不生邪见,是名法忍

24 种种入智慧门,观诸法实相,不退不悔,不随诸观,亦无所忧,能自利利他,是名

法忍

( D ) 云何名不动、不退?

菩萨得无生法忍时,心是不动不退的 法忍成就,得无生法忍后,有三种行清净,故不动不退,是时名清净法忍 a、不见己身、不见骂辱人、不见忍辱法;不戏论诸法

b、心不动不退:瞋恚不生、不出恶言、身不加恶、心无所疑 c、不见诸法,心无所着故,若人来骂,若毒杀加害,一切能忍。

| 南艾得丘的小江的二克列 |                                                                                        |  |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 离苦得乐的妙法单元系列 |                                                                                        |  |
| 第一册         | 佛教徒的福利<br>我到底在怕什么<br>我到底在爱什么<br>我到底在忙什么<br>人生最困难的是什么<br>如何改变命运                         |  |
| 第二册         | 人生苦短,何去何从~佛教徒的生命观<br>打开心眼,开拓视野~佛教的宇宙观<br>生死之间明明白白<br>无价的宝藏~缘起正法<br>最幸福的人<br>智者的抉择~见佛闻法 |  |
| 第三册         | 布施<br>持戒                                                                               |  |
| 第四册         | 生天之论<br>欲不净法,漏为大患,出离为要<br>出家真好                                                         |  |
| 第五册         | 认清自己<br>我到底是哪一种人<br>为何生为女人<br>阎罗王也想出家求解脱<br>我应该追求什么<br>不二过                             |  |
| 第六册         | 苦圣谛<br>集圣谛<br>灭圣谛                                                                      |  |
| 第七册         | 道圣谛<br>四圣谛总结                                                                           |  |

| 无上菩提单元系列 |                                                                                                  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 第一册      | 菩提大道,你我同行<br>,你我上心<br>,发老提心<br>见佛功德,发菩提心<br>观佛重恩,发菩提心<br>大悲有情,发菩提心<br>大悲有情,发菩提心<br>无价宝珠妙无穷~无上菩提心 |
| 第二册      | 深入经藏,你我同行<br>般若经的三假<br>天台宗三假<br>中论的空<br>般若十八空<br>遍学一切法<br>大誓庄严,你我同行                              |
| 第三册      | 檀那波罗蜜<br>尸罗波罗蜜<br>羼提波罗蜜<br>毗梨耶波罗蜜                                                                |
| 第四册      | 禅那波罗蜜<br>般若波罗蜜<br>菩萨何去何从<br>菩萨应知<br>发趣大乘,你我同行                                                    |
| 第五册      | 具足十地<br>乘于大乘,你我同行<br>般若波罗蜜的功德(第六册)<br>何处是儿家<br>回家真好                                              |

感恩成就暨助印流通本书的护法菩萨们 上报 愿 尽 回向 若 此有见 以 见闻者 偈 此 报 功 身者 德 左 方 济 三 途 苦 同 7生极乐 国

## 无上菩提(三)

出版者/释大势

编 辑/妙有菩提园 法宝编辑组

通 讯 处 / 中华民国台湾 540 南投市八卦路 292 巷 26 号

电 话 / 886-49-2291838

传 真 / 886-49-2291848

法宝结缘专线 / 886-933-523972 陈居士

886-986-207788 刘居士

E - m a i I / nothing.mail@msa.hinet.net

新加坡网址/www.mypty.sg

新 加 坡/净觉居士(65)97879508

妙严居士(65)97213072

中 国/梁居士(86)13560799426

茹居士 (86) 15103460179

马 来 西 亚 / 叶居士 0128300021

出版日期/2014年3月初版

有菩提園 结缘品 免费结缘,欢迎随喜护持助印,

利益大众,功德无量。

本园一切法宝、免费结缘、绝无托人义卖募款、敬请明察。